# C83-04《雜阿含經論會編》的研讀方式

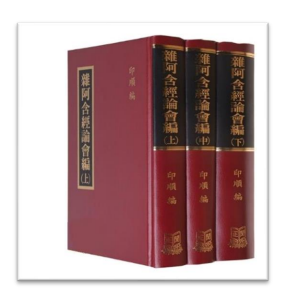
〈攝異門分〉,是從不同的門到同一個地方去,故稱作異門。

本論解釋佛所說的眾多經典要義,屬於宗經論,會由不同角度來解釋。有時雖然前面已經解釋,但此處另再作不同的說明,或者有些後面的解釋又與這裡不同,由此可知,以不同的角度來解釋同一個名相,稱作攝異門分。

本論有許多部分都是引自《阿含經》,所解釋的主要為《阿含經》的經文。

福嚴佛學院有位齎因老師,也以本論作為課程,並指導他們的同學。另外,還有一位本圓法師,更將第一卷至第一百卷作重新的編排,並在論文底下引了很多的注解,包括《披尋記》、《瑜伽論記》等,其中也包含了《阿含經》相關的部分,如此將它們編錄在一起。可見他們非常的用功,才會有這樣的成果。

在學習本論時,若能參閱《雜阿含經論會編》,除了能對照出本論該段落是在解釋《阿含經》中哪一處的經文外,也有助於行者理解其意。所以在上課以前,先簡單介紹《雜阿含經論會編》,應該如何去讀、如何查閱。



▲上圖為此次的參考資料: <u>印順</u>法師所著,正聞出版社發行的《雜阿含經論會編》 (發行人:葉德生。民國 72 年 1 月初版,民國 97 年 3 月十一刷。)

### 一、略說序文:

《雜阿含經論會編》共有上、中、下三冊,請將第一冊(上編)先拿出來。這原應是卷 85 才開始介紹的,由於本論卷 85 大多先引一段經文,接著再作說明,是有次序的解經,所以可相互對照而讀。不過由於卷 83、84 的內容,是將上、中、下合編在一起,因此這裡不妨先作練習,也就先說了,先將它提出來,使令同學學習到此處時,不會顯得那麼枯燥。

請打開上編第一頁,〈序〉。這次只先導讀第一段,其他部分等以後可以自己回去再仔細閱讀。序的第一頁,第一段:

「《雜阿含經》(即『相應阿含』,或者『相應部』),」只要是根據《雜阿含經》裡所提出的法門,若這樣修習觀行,依此能與法相應,因此也稱作「相應阿含」或「相應部」。

「**是佛教界早期結集的聖典,代表了釋尊在世時期的佛法實態。**」因為經中都是描寫佛及弟子們 之間的對話。

**「佛法是簡要的,平實中正的,以修行為主,」**這也是本論的目的,研習本論,也是為了要幫助 自己修行,積聚修道的因緣。 「依世間而覺悟世間,」它是依世間諸法來覺悟世間的實相。

「實現出世的理想」就是指涅槃。

「在流傳世間的佛教聖典中,這是教法的根源,後來的部派分化,甚至大乘『中觀』與『瑜伽』 的深義,都可以從本經而發見其淵源。」確實,在本論的卷 85 到卷 98,整個內容都是牽涉到《阿 含經》;前面〈思所成地〉之中其實也有;另外如〈聲聞地〉也有許多部分都是在解釋《阿含經》。

「**這應該是每一位修學佛法者所應該閱讀探究的聖典。**」這裡先提出《雜阿含經》的重要性。以上是將第一段作簡要的說明。

在序文之後,又寫了許多關於《雜阿含經》部類的整編,說明整個編譯的思想歷程,包括如何搜集資料,又根據什麼理由將《雜阿含經》作這樣的編輯等等,都解釋得十分詳細。此次先透過序文的第二點,進行簡要的認識:

《雜阿含經》,印順法師在《會編》中,將經文分門別類,編成了七誦五十一個相應。所根據的即是本論解釋的《雜阿含經》。依三個主要部分而纂:

- 一、「能說」,是指能說法的人,能說法者有二種,一種是佛的聖弟子,將弟子所說的道理編輯在一起,稱作「弟子所說誦」。還有一位當然就是佛了,將佛所開示的部分歸納在一起,稱作「佛所說誦」。這二種誦,是約能說法者而分類的。
- 二、「所說」的內容,即因緣所生法的事,又稱為「事契經」,是佛契理、契機所說,一方面契合佛法的真理、也契合眾生的根機。在事契經這一類中,印順法師將它分成四大部分,包括五蘊誦、 六入處、雜因誦及道品誦,這四個部分,共有四個誦。
- 三、「所為說」,有八眾誦,是為八種眾生所說的,指人四眾、天四眾,包括沙門、剎帝利、婆羅門、帝釋、梵天等。

而這些真實的道理,在經過印順法師整理後,到底是什麼稱作「七誦五十一相應」呢?

## 二、配釋總目次:

# 雜阿含經論會編(上中下冊)目次

### 五蘊誦第一(一相應)

1 蘊相應 (178 經)

### 六入處誦第二(一相應)

2 入處相應 (285 經) 上冊竟

#### 雜因誦第三(四相應)

- 3 因緣相應(78經)
- 4 諦相應(150經)
- 5 界相應(37經)
- 6 受相應(31 經)

### 道品誦第四(一〇相應)

- 7 念處相應(54 經)
- 8 正斷相應(佚)
- 9 如意足相應(佚)
- 10 根相應 (27 經)
- 11 力相應(60經)
- 12 覺支相應 (67 經)
- 13 聖道分相應(114經)
- 14 安那般那念相應(22經)

# 八眾誦第五(一一相應)

- 17 比丘相應 (22 經)
- 18 魔相應(20經)
- 19 帝釋相應 (22 經)
- 20 剎利相應(21經)
- 21 婆羅門相應(38經)
- 22 梵天相應(10經)
- 23 比丘尼相應 (10 經)
- 24 婆耆舍相應 (16 經)
- 25 諸天相應(108經)
- 26 夜叉相應(12經)
- 27 林相應(32經)

# 弟子所說誦第六(六相 應)

- 28 舍利弗相應 (81 經)
- 29 目揵連相應 (53 經)
- 30 阿那律相應(11經)
- 31 大迦旃延相應(10經)

### 如來所說誦第七(一八相應)

- 34 羅陀相應 (133 經)
- 35 見相應(93經)
- 36 斷知相應(10996經)
- 37 天相應(48經)
- 38 修證相應 (70 經)
- 49 入界蘊相應 (182 經)
- 40 不壞淨相應 (62 經)
- 41 大迦葉相應 (11經)
- 42 聚落主相應 (10 經)
- 43 馬相應(10經)44 摩訶男相應(10經)
- 45 無始相應 (20 經)
- 46 婆蹉出家相應(9經)
- 47 外道出家相應(15經)
- 48 雜相應(18經)
- 49 譬喻相應 (19 經)
- 50 病相應(20經)

15 學相應 (32 經)

32 阿難相應(11經)

51 業報相應 (25 經) 下冊竟

16 不壞淨相應 (29 經) 中冊竟

33 質多羅相應(10經)

請翻到總目次的頁碼第二頁。前面序文的第一頁,是說明印順法師怎樣編輯這些《雜阿含經》,與本論編輯在一起的《阿含經》又有哪些,將之作了一個解釋。

現在由總目次的第二頁中,了解什麼稱作七誦五十一種相應:

於《雜阿含經論會編》中,七誦的第一誦是**五蘊誦**,即目錄上的「五蘊誦第一」,內有一個相應——蘊相應,其中共包含了 178 經,然而,為何將它們收攝在這裡,為什麼稱作「蘊相應」呢?因為這些經典,只說五蘊。這 178 部經,都是在介紹如何觀察五蘊以契入諸法實相、契入我空的真理。因此將它們歸納成一種相應。

「六入處誦」是第二誦,裡頭也僅有一個相應———入處相應,與上同理,由於它們只說明六入處,解釋如何觀察眼耳鼻舌身意的自相、共相,而後契入諸法實相,所以便將這 285 經,內容關於眼耳鼻舌身意六根的,都歸整至此。

# 五蘊誦第一(一相應)

1 蘊相應 (178 經)

# 六入處誦第二(一相應)

2 入處相應(285經)上冊竟

第三誦是「**雜因誦**」,內含**四種相應**,若與前面已說的二相應合計,至此便有六相應。其中,「因緣相應」有 78 經;「諦」即四諦,與四聖諦相應的有 150 經;「界」為十八界,相應者有 37 經;「受」則指六受相應,有 31 經。從不同的觀行,包括:怎樣觀察十二緣起、觀察四聖諦,以及如何依止六界或十八界來修行以契入聖道;或是如何正修六受,使令行者能夠與法相應、與實相相應,由於共有四個角度的相應,因此稱作「四相應」。

# 雜因誦第三(四相應)

- 3 因緣相應 (78 經)
- 4 諦相應 (150 經)
- 5 界相應 (37 經)
- 6 受相應(31經)

第四,「**道品誦**」,此中有**十種相應**,包括:四念處的「念處相應」、四正斷的「正斷相應」、四如意足的「如意足相應」;以及「根相應」,這是說明二十二根,範圍比較廣;還有「五力相應」、七覺支的「覺支相應」、八聖支道的「聖道分相應」;再加上「安那般那念相應」、「學相應」與四不壞淨的「不壞淨相應」,共計十種相應。每一類相應後面的括號,是說明它們對應的經典。

較為特別的是,於「正斷相應」之後,所寫的僅一個「佚」字,這是表示對應經文皆已佚失之意,由於找不到那些經了,因此正斷相應的部分,只有本論的論文可供參考,流傳這麼久,在《阿含經》中已然散失。同理,屬「如意足相應」者,也不復存在,所以寫「佚」。

### 道品誦第四(一〇相應)

- 7 念處相應 (54 經)
- 8 正斷相應(佚)
- 9 如意足相應(佚)
- 10 根相應(27經)
- 11 力相應 (60 經)
- 12 覺支相應 (67 經)
- 13 聖道分相應(114經)
- 14 安那般那念相應(22經)
- 15 學相應 (32 經)

#### 16 不壞淨相應(29經)中冊竟

接著,第五種,「八眾誦相應」,是依「所為說」而分類、安立的,約所化之眾立名,其中共有比丘、魔、帝釋、剎帝利、婆羅門、梵天、比丘尼、婆耆舍,諸天、夜叉和林這十一種相應。內容包含了許多的故事。

# 八眾誦第五 (一一相應)

- 17 比丘相應(22經)
- 18 魔相應 (20 經)
- 19 帝釋相應(22 經)
- 20 刹利相應 (21 經)
- 21 婆羅門相應 (38 經)
- 22 梵天相應(10經)
- 23 比丘尼相應 (10 經)
- 24 婆耆舍相應 (16 經)
- 25 諸天相應(108經)
- 26 夜叉相應(12經)
- 27 林相應 (32 經)

再來是「**弟子所說誦**」,這是約能說之人而言,其中包含了**六個相應**,如「舍利弗相應」,是將與舍利弗有關的經文,集中至此,總計有81部經;同理,「目犍連相應」,則是集中與目犍連相關的經文,共有53經;另外還有與阿那律、大迦旃延、阿難,以及質多羅相應的經典,都各個集聚起來說明,如此便有6相應,有六個種類的相應。

## 弟子所說誦第六(六相應)

- 28 舍利弗相應 (81 經)
- 29 目揵連相應(53經)
- 30 阿那律相應(11經)
- 31 大迦旃延相應(10經)
- 32 阿難相應(11經)
- 33 質多羅相應(10經)

最後,第七個部分,由於能說者為佛,故名「**如來所說誦**」,這是約佛所說的教法內容而言,分作**十八種相應**,包括:羅陀相應、見相應、斷知相應、天相應、修證相應、入界蘊相應、不壞淨相應、大迦葉相應、聚落主相應、馬相應、摩訶男相應、無始相應、婆磋出家相應、外道出家相應、雜相應、譬喻相應,以及病相應與業報相應。

### 如來所說誦第七(一八相應)

- 34 羅陀相應(133經)
- 35 見相應 (93 經)
- 36 斷知相應(10996經)
- 37 夭相應(48經)
- 38 修證相應 (70 經)
- 49 入界蘊相應(182經)
- 40 不壞淨相應 (62 經)
- 41 大迦葉相應 (11 經)
- 42 聚落主相應(10經)
- 43 馬相應(10經)
- 44 摩訶男相應(10經)
- 45 無始相應(20經)
- 46 婆蹉出家相應(9經)
- 47 外道出家相應(15經)
- 48 雜相應 (18 經)
- 49 譬喻相應(19經)

至此為止,將「如來所說誦」的 18 個相應,再加上「弟子所說誦」的 6 相應、「八眾誦」的 11 相應、「道品誦」的 10 相應、「雜因誦」的 4 相應,以及「六入處誦」和「五蘊誦」的兩個 1 相應,合計共有五十一個相應,稱作「七誦五十一相應」。

# 三、〈雜阿含經部類之整編〉摘要:

印順法師於〈雜阿含經部類之整編〉中提到(註:詳見《雜阿含經論會編》第 11 頁),由卷 85 開始,直至卷 98,皆屬經論對讀的部分,內容通常是先引經,再解釋論,之後再將論文合編。除了第一段,是為了介紹《雜阿含經》而先有論以外,其餘的次第,都是先引經再引論。其中,每十部經便有一個攝頌——攝受用的偈頌,由於這是將十部經中每一部經的要點,提取一或二個字所輯成的偈頌,因此,透過頌文,能夠找到一些蛛絲馬跡與本論的論文對應,再將它們編在一起。這是補充經論對讀,是從卷 85 到卷 98,由於它很有次第,所以只要按著次序翻就可以了。

另外,在《會編》第 13 頁中,還有一個重點,所謂「論義是依經而立的」,正如本論也有許多內容是依止《雜阿含經》而安立的一樣,然而,還是有一些部分,有時只有經但沒有論文,如《會編》下冊中,「所為說」的「八眾誦」,或是「弟子所說誦」與「如來所說誦」,這三個部分都是有經而無論的,因此若是編入下冊的經文,都沒有本論卷 85 到卷 98 的解釋,如果要查閱這一部分的對應經文,應於上、中二冊找尋。

但是,卷 83、84 不同,倒是對上、中、下冊都有解釋。這是說到會編的過程,主要是研究卷 85 到卷 98,並沒有討論卷 83 與 84;但事實上,卷 83 與 84,卻上、中、下都有引用。這是福嚴佛學院的同學所發心整理的。

或者,第二種情況,有些是有論沒有經,缺乏經文的,如「道品誦」中便有兩個相應的經文佚失,即:「四如意足」與「四正斷」的部分,它們只有論而沒有經文。這是概要的指出來。

當然,本論論文的決擇不僅只有《雜阿含經》,有一些是要引用《長阿含經》、《增一阿含經》及《中阿含經》的。如今包括四阿含都在裡面,已經會編好了,所以不必自己去找,這真是很大的功德!如果自己讀《大藏經》,還得一個一個將它挑出來。而印順法師已依《瑜伽師地論》〈攝事分〉,將它們會編在一起,發現有一些是《雜阿含經》所沒有的,因此再解釋《中阿含》、《增一阿含》,或者《長阿含》。

其實,《雜阿含經》,是四阿含的本經,至於,為什麼稱作「雜」?如本論卷八十五對《雜阿含經》的說明:「一切事相應教,間廁鳩集,是故說名雜阿笈摩(雜阿含)」,後面也還會解釋(註:詳見《雜阿含經論會編》中,〈雜阿含經部類的整編〉第6頁——「二、雜阿含經的三部分」),在中國文字中,「雜」不一定是雜亂,「間廁」正是次第相間之義,「間廁鳩集」表示裡面有各式各樣的內容,主要是能說、所說、及所為說。而《中阿含》、《增一阿含》和《長阿含》,是約它說經的體裁不同,作不同的類集。《長阿含》顧名思義,就有很長的文,大多是述說如來的本生;《中阿含》則篇幅稍短,也提到很多的修行;於《增一阿含》中,甚至含藏了一些大乘佛法的要義。這些內容,在前面的〈雜阿含經部類的整編〉也有說明,《阿含經》裡面也具有大乘的道理,於《增一阿含經》之中就已流露出端倪!以上這些,皆已妥善會編,因此都不用再自己緩慢尋覓了。

### 四、介紹頁碼:

接下來要說到頁碼的種類,以藉此幫助同學們更順利的翻閱。

《雜阿含經論會編》,無論上、中、下的哪一冊,同一本書中都並非僅有一套頁碼,這在上冊之中尤其明顯,總目次有總目次的頁碼,上冊目次又有另一套從1開始的頁碼,在〈序〉的部分,還有屬於序文的二頁頁碼,因此若依頁數尋找經文時,除了配合最前面6頁的總目次,尚應翻看每頁側邊的書眉。總目次主要是將三冊的經論會編都統合起來,說明它的次序,因此稱為「總」目次,其中,第一部分是〈序〉,第二部分是〈雜阿含經部類之整編〉,第三部分是〈雜阿含經論

會編〉,分成這三個部分。如同剛剛簡單介紹過的,〈雜阿含經部類之整編〉是說明印順老法師編集《雜阿含經論會編》的心路歷程與依據,包括理論的所依,以及考證的憑據。

除了總目次,上、中、下冊,還分別有各自的目錄,上冊的目次僅有二頁,也是從〈序〉與〈雜阿含經部類之整編〉開始。由於〈雜阿含經部類之整編〉敘述得很詳細,因此頁數不少,頁碼位於側邊書眉的正下方,而〈雜阿含經的傳譯〉是第一頁,總共有七十四頁。所以查找時,務必記得先看書眉,再確認頁數。這些在一開始就要懂得,之後才能跟得上課程之中,對應經文的翻譯。

《雜阿含經論會編》的上冊,只囊括了七誦中的前二誦,即「五蘊誦」和「六入處誦」,「五蘊誦」為 1 至 212 頁。六入處誦則是 213 至 420 頁,若翻到 213 頁,映入眼簾的便是「入處相應」,以上就將上冊介紹到此,相信同學們已經會翻閱了。

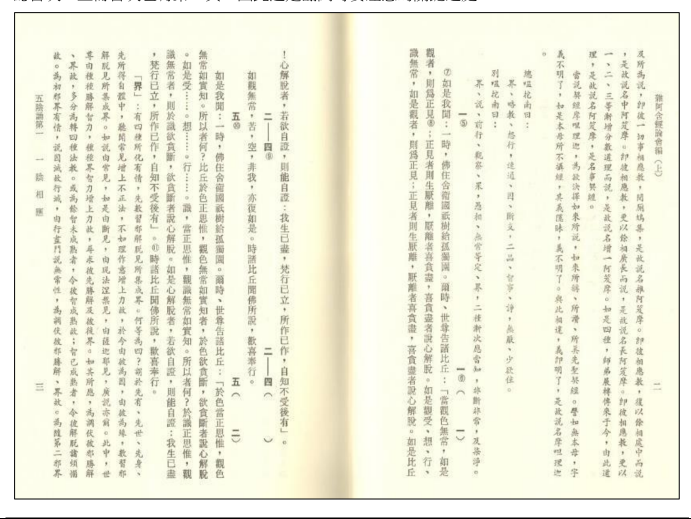
再來,請看中冊的目次,現在介紹第二本應如何翻閱。其實方法也是一樣的,只是第二本包含的是「雜因誦」與「道品誦」,「雜因誦」的範圍是從第 1 至第 218 頁。「道品誦」則由 219 頁到 471 頁,其中,第十個的「不壞淨相應」,是從 449 頁開始,直到最後一頁,正是 471 頁無誤。

最後一本,下冊,也來翻翻看,因為以後的課程會將三冊都用上。下冊含攝了七誦中的末三誦, 內容記載了許多故事,依次是:第五,「八眾誦」,有 372 頁。第六,「弟子所說誦」是從第 373 頁 到 476 頁。還有,第七,「如來所說誦」,範圍由第 477 頁到 766 頁。

# 五、經文號數:

再回到第一冊,還是以上冊為例,來介紹經文的號數。

請翻到「五蘊誦」、「蘊相應」的第2頁,先確認頁面左側所寫的書眉,是否為「蘊相應」,再對應書眉下方的頁碼。如果書眉的標目是〈雜阿含經部類的整編〉,那麼縱然都是第2頁,但與我所說的第2頁還是不同,因為〈雜阿含經部類的整編〉也有第2頁,〈序〉也有第2頁,甚至總目次、上冊目次也有第2頁,因此這是翻閱時要注意的關鍵之處。



▲ 上圖所示,為《雜阿含經論會編》上冊,「五蘊誦」,「蘊相應」的第2、3頁。

於「蘊相應」第2頁的倒數第三行「如是我聞」開始,即屬《雜阿含經》的文,而在「如是我聞」 右邊,可以見到一個「一」字,這個「一」就是《雜阿含經論會編》的經數次第,是印順法師所 編輯的經文號碼,在「一」字右側,還有一些標楷體的小字,藉此表示乃由本論節錄的論文。若 至「蘊相應」的第3頁,還能看到「二——四」乃至「五」,這些在每篇經文開頭前的數字,都 是指《會編》一書中的次第,為印順法師依「七誦」區別所列的經數(「七誦」每一誦的第一經, 皆由「一」開始重新計數)。

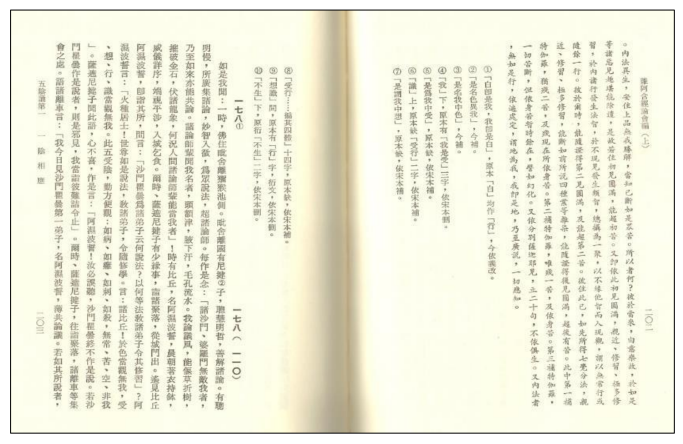
那麼,屬於《大正藏》中,《雜阿含經》本身的經數呢?

若同樣以「蘊相應」第2頁為例,在方才「如是我聞」右邊「一」字的同一行下方,有第二個「一」(可見於經文的「世尊告諸比丘」字句右側),然後又有括號,以及第三個(一),其中,第二個「一」是《雜阿含經》本身累計的次第,是《會編》中從頭至尾,不以「七誦」作區別的經數;而括號(一)則為大正藏的經數。往後上課所說的經數,通常依止《大正藏》,也就是引用括號中的經數來作說明,其他二種並不常依據。

舉例而言,若我說:「這一段論文,要配合《雜阿含經》卷 10,271 經。」這時,就應該看下方括號之中的經數,因為上面第一個數字所寫的全經次第,是印順法師在會編時,自己所作的整理。

另外,有時文中會夾雜一些圓圈圍繞的數字,那是表示該處安插了註解,可對照號碼查閱。在正式學習之前,也應該了解參考書中的編排方式,否則不易尋找與理解。

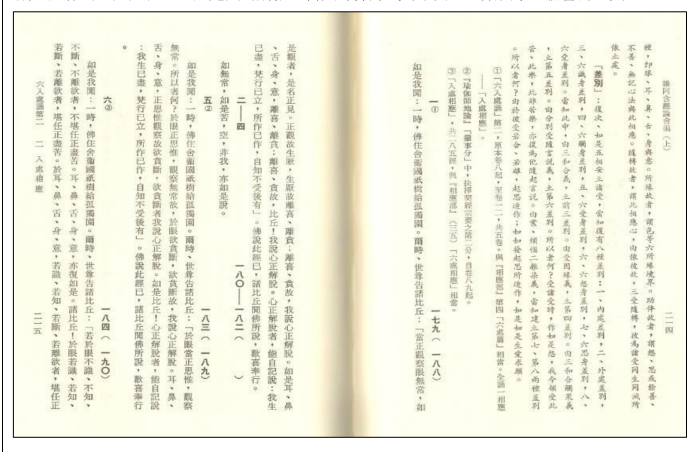
又如,「蘊相應」的最後一頁是 212 頁,對應的經文是一七八經,這篇經文的開頭,在「蘊相應」的第 203 頁。這是印順法師將《雜阿含經》會編過後的經文號碼。《會編》書中的第幾經、第幾經,都是按這個次第編列的。同一行下方,有第二個「一七八」,這是約他引用經數的「累計」號碼而言。再下面的括號(一一〇),才是《大正藏》裡頭的經數,這是表示:此部經於《大藏經》中,是屬於《雜阿含經》的第 110 經,由於二者所表之義不同,因此這裡才會特別將它提出來。



▲ 上圖所示,為《雜阿含經論會編》上冊,「五蘊誦」的「蘊相應」第202、第203頁。

再舉「六入處誦」的「入處相應」為例,由於「入處相應」的經號,在《會編》中並不接續「蘊

相應」的號碼,它又另從第一經開始算起,因此「入處相應」所攝的第一篇經文,印的是「一」,這是印順法師編整的經碼;而同一行下方,寫著的是「一七九」,這是因為它延續了前一篇的《雜阿含經》,是一七八經的下一部,因此稱作一七九經。但是,括號裡頭由於是《大正藏》的經數,所以又作(一八八)經,這是因為所依之書與計算方式的不同,經數次第也就會有差異。



▲ 上圖所示,為《雜阿含經論會編》上冊,「六入處誦」的「入處相應」第 214、215 頁。

有時,也可以發現某些括號裡面是空的,這是表示,在《大正藏》中,並沒有另外分編,而是也合納於一經裡面。例如「入處相應」的第 215 頁,《雜阿含經》的第一八〇至一八二經,於《大正藏》中,並沒有分編,而是將它們合在(一八八)經中,於是,第一八〇至一八二經底下的括弧便是空的。若將它們分作多篇,就如第一經的內文一樣,只是將文中的「無常」,代換成「苦、空、非我」,如此便為第二、三、四經,成為《雜阿含經》的第一八〇至一八二經,只是在《大藏經》中,是將它們總歸成(一八八)經,將經文附於(一八八)經之後。

(註:此時有同學發問)「所以您的意思是說,第 215 頁的這一個空格,是延續前面第 214 頁中那一個括號的?」

對!延續前面那一個括號。所以會出現後面括號空格的情況出現。這問得很好!

再說明一次,此處的「二——四」,表示接續第一部關於「無常」的經文,然後「苦」、「空」、「非我」又有三部經,第二部經是「苦」,第三部經稱作「空」,第四部經稱作「非我」;但是都沒有詳細的文,因為後面的文字都一樣,只是將「無常」換成「苦」、「空」、「非我」。所以如果約《雜阿含經》本身的次第來說,它應該還加三部經,就是一八〇、一八一、一八二。

例如,一七九經的經文:「當正觀察眼無常」;一八〇經則經文換為「當正觀察眼苦」;一八一經 換成「當正觀察眼空」,一八二經換成「非我」,字換掉就變成又一部經。

下方括號之中空白,因為它是同類的,在《大藏經》裡頭它們並沒有編號,後三經就是延續前面的一八八經。

因為如此,「入處相應」第五部經;《雜阿含經》已經是第一八三經了;在《大正藏》中,它甚至已是第(一八九)了,所以(一八九)是延續前面的(一八八);那「一八三」是延續前面的「一八二」;而「五」是延續前面的「四」。同學們比較會有問題的地方是這些。

請再回到「入處相應」的第一部經來看,「一七九」就是《會編》中《雜阿含經》不分誦的連續次序;而最上面那個「一」,則是印順法師依「七誦」整編的次第,同學們若怕混淆,可以寫上「印順法師」。當時,印順法師歸類「六入處誦」有幾部經,是重新由一開始算的;而《雜阿含經》是整個連續下來的,前面到「五蘊誦」最後是一七八,那「六入處誦」便由一七九開始,所以它又紀錄從一七九開始。

總之,每篇經文的經號,第一個是印順法師依「七誦」分門別類而作的次第;第二個是屬於累計的經數;第三個,在括號裡的,則是《大正藏》裡面原文的經數。作一個記號以後,再看就能 比較清楚。

以上簡單的介紹後,不僅自己能順利翻閱,在課堂上,當我說第幾經時,也可以隨即找到正確位置。如福嚴佛學院在引用此經時,也會如是介紹說:此為印順法師的《雜阿含經論會編》上, 13 頁到 16 頁;可是旁邊又再以一個注解,表示這是《雜阿含經》卷 10 的 265 經。而這(二五六)經,也就是以括號裡面的數字,來對應與查詢。

若遇上括號空白,也不再困難,現在同學們應該知道,這是依據前一篇經作的延續,因為它太少了,就沒有再編成另外一部經了。

現在,先回到本論看論文,之後再對照著本書解經,最後再作一個歸納,可能就會比較清楚。